
48

КУЛЬТУРА. ЭСТЕТИКА И ИСКУССТВО
CULTURE. AESTHETICS AND ART

УДК 687             DOI: 10.31249/chel/2022.04.03

Оганов А.А.
КОНЦЕПТ «Я – ДРУГОЙ» В КОНТЕКСТЕ ИСКУССТВАÓ

Московский государственный университет им. М.В. Ломоносова,
Высшее театральное училище (институт) им. М.С. Щепкина,

Россия, Москва, ikh2006@yandex.ru

Аннотация. Статья посвящена рассмотрению концепта «Я – Другой» и
проблеме тождества «Я». Особое внимание уделено онтологическому статусу
искусства как самодостаточной реальности, альтернативной наличествующему
бытию. Дается обоснование художественного текста в качестве полноценного
участника продуктивного диалога. Общение с искусством – это всегда глубоко
сокровенный диалог, не имеющий своего завершения. Таким образом аргументи-
руется недостижимость тождества «Я» и нескончаемость процесса самоосущест-
вления человека.

Ключевые слова: концепт «Я – Другой»; онтология; тождество «Я»; искус-
ство; бытие; текст; персонализация; самоосуществление.

Поступила: 04.05.2022      Принята к печати: 18.07.2022

Ó Оганов А.А., 2022



Концепт «Я – Другой» в контексте искусства

49

Oganov A.A.
The concept of “I – Other” in the context of artÓ

Lomonosov Moscow State University,
The Mihail Shcepkin Higher Theater School (Institute),

Russia, Moscow, ikh2006@yandex.ru

Abstract. The article is devoted to the consideration of the concept “I – Other”
and the test of the identity of “I”. Particular attention is paid to the ontological status of
art as a self-sufficient reality, alternative to existing existence. The substantiation of a
literary text as a full-fledged participant in a productive dialogue is given. Communica-
tion with art is always a deeply intimate dialogue that has no end. Thus, the unattain-
ability of the identity of “I” and the infinity of the process of self-realization of a person
are argued.

Keywords: concept “I – Other”; ontology; identity “I”; art; being; text; per-
sonalization; self-fulfillment.

Received: 04.05.2022          Accepted: 18.07.2022

Онтологический статус искусства характеризуется исключи-
тельной полифункциональностью, обеспечивающей неограничен-
ные возможности личностных самопроявлений. Реализуются они в
поисках «самости» (стремлением к самоосуществлению) как авто-
ром художественного текста, так и его адресатом.

Однако в начале статьи целесообразно коснуться вопросов
отнюдь не художественного свойства, но тематически оправдан-
ных. Ниже приводится фрагмент из интервью М. Хайдеггера.

Корреспондент: Вы написали: «Человеческое существова-
ние есть собственная возможность». Эта тема была развита Жан-
Поль Сартром в его «Бытии и ничто».

Хайдеггер: Порой Сартр интерпретировал мою мысль в
марксистском духе. Человек есть собственная возможность, но он
не может сам себя «творить» [Хайдеггер, 1991, с. 152].

Ссылка на этих выдающихся философов объясняется тем,
что никто другой с такой глубиной и обстоятельностью не зани-
мался исследованием проблем бытия вообще и бытийности чело-
века, его самоосуществления и самодовлеющей значимости, его
возможности творить себя и сбываться. Это ключевые вопросы

Ó Oganov A.A., 2022



Оганов А.А.

50

философской антропологии и психологической науки. С ними тес-
но сопряжена, точнее неотъемлема от них, широкая проблематика
тождества «Я», самоидентификации, дихотомии «Я и Другого».

В сущности, социализация человека представляет собой его
адаптацию к условиям общественного бытия. Усредненная тоталь-
ность повседневной жизни неизбежно подвергает ее воздействию
общепринятых нормативов и сформировавшихся установок. Чело-
век оказывается в мире матриц: моральных, правовых, религиоз-
ных, оценочных… Понятно, что в различные исторические отрезки
времени они меняются, но человек живет в одном времени, более
того, он постоянно находится во власти сложившихся в филогенезе
архетипов, которые, как убеждает К. Юнг, будучи «коллективным
бессознательным», свободны «от различий и любых признаков
индивидуальности» [Jung, 1990, S. 37]. И далее: «Всякое индиви-
дуальное сознание единично… оно лишь кажется устойчивым и
надежным, являясь в действительности хрупким» [Jung, 1990,
S. 30]. Таким образом, признаки индивидуального, добавим, лич-
ностного до определенной степени, микшируются коллективным и
бессознательно укоренившимся. Конечно же, несмотря на то, что в
социуме имеет место тенденция деперсонификации человека, от-
чуждения от своего Я, нельзя сказать, что он совершенно лишен
авторских претензий на самоосуществление и на самостояние.
Многое зависит от законосообразного устройства общества. По-
нятно, что если оно несправедливо, далеко от совершенства, то
несовпадение личностных интересов и общепринятых регламента-
ций по своим последствиям весьма драматичны. Но каково оно,
совершенное общественное устройство, нам неведомо. Да и себя
мы больше не знаем, чем знаем. Так или иначе, какая-то толика
неудовлетворенности, «нехватки» себя (Ю. Лотман), чувство «за-
брошенности» (К. Ясперс) в этот «неподлинный» мир (М. Хайдег-
гер) непрестанно сопутствуют нашему в нем пребыванию. В своих
суждениях на этот счет почти единодушны многие классики фило-
софской мысли. Тени на стенах пещеры Платона – это о том, что
мы живем в иллюзорном, призрачном мире.

Человечество совершило грандиозный технологический ска-
чок. Нынче мы живем в информационном обществе, где у «Цифры»
появилось свое министерство. С невольной тоской вспоминается
пифагорово число с его музыкой сфер. Привычный человеку спо-



Концепт «Я – Другой» в контексте искусства

51

соб существования все более подвержен роботизированной модер-
низации. Гуманизм заменяется трансгуманизмом. Все труднее да-
ются человеку выбор и осознание идентификационных предпочте-
ний. Похоже, на стенах упомянутой пещеры сгущаются тени и
провидческая мысль Платона актуальна на все времена. Не слу-
чайна сегодня озабоченность философского сообщества тем, что
означает прогресс, несет ли он человечеству обретения или риски
[Вопросы философии, 2021, № 11].

Из всего этого вовсе не следует, что картина мира безысход-
но мрачна. Вообще, надо сказать, оценочные критерии в этом слу-
чае вряд ли приемлемы. Мир такой, какой он есть. Творится ли его
история коллективным разумом человечества, великими мира сего
или «велением природы» (И. Кант), ее уроки, подытожил Гегель,
ничему не учат. Примечательно, что два с половиной тысячелетия
спустя, уже в ХХ веке, точку зрения Платона подтвердил М. Хай-
деггер, сказав о «неподлинности» данного в наших преставлениях
мира.

А что искусство? Может, в нем мы обретаем подлинный
мир. Известные хрестоматийные характеристики искусства, вос-
ходящие к чрезмерно обнадеживающим идеалам просветительско-
го абсолютизма, а также унаследованные от метода социалистиче-
ского реализма, представляются крайним упрощением, если не
искажением его эстетической природы. Познавательные, воспита-
тельные функции искусства, идеологическая направленность в ка-
кой-то мере действительно присущи ряду художественных школ и
направлений. Однако только этим трудно объяснить неизбывную
потребность в искусстве, тайну его притяжения.

Как известно, в Античности свойство искусства воспроизво-
дить действительность понималось как подражание (мимезис), в
Новое время – как отражение. Зеркало искусства обращено было
преимущественно вовне, на окружающий мир. С рубежа XIX–
ХХ вв. зеркало искусства стало постепенно поворачиваться и, со-
вершив поворот на 180 градусов, сфокусировалось на человеке.
Доминирующим стал интерес к его внутреннему миру, личност-
ным проявлениям. Симптоматично, что в это же время обрели
особую актуальность персонализм и экзистенциализм. Обе фило-
софские системы так же, как и искусство, отводили личности пер-
востепенную роль, признавая за ней исходную реальность. Есть



Оганов А.А.

52

много оснований считать, что произошло это вследствие разочаро-
вания как реакции на несостоявшиеся просветительские идеи.

Ключевой вопрос: в силу какого основополагающего качества
искусства становится возможным полноценное осуществление че-
ловека? Очевидно, все дело в кардинальном различии мира худо-
жественного произведения и объективной реальности. Сравнение
искусства с зеркалом приемлемо лишь в качестве метафоры. Изо-
бразительное сходство не самоцель искусства, оно создает двой-
ников. На этот счет Гегель замечает, что бессмысленно художнику
соперничать с природой, ибо он всегда будет терпеть поражение.
Поучителен и рассказ о том, как дама в мастерской Матисса заме-
тила ему, что у женщины, изображенной на холсте, одна рука ко-
роче другой. Художник пояснил даме: «Это не женщина, это кар-
тина». У О. Мандельштама: «Художник нам изобразил глубокий
обморок сирени». Где еще, как ни на картине, можно увидеть и
прочувствовать «обморок сирени»?

В искусстве многое дано и сбывается, что невозможно в
действительности. Оно делает «невидимое видимым» (М. Мерло-
Понти), имматериальное доступным, в нем возможны образы без
прообраза (оригинала). Это другая реальность – не вторичная и не
производная, а вполне самодостаточная. «Можно сказать, произве-
дение искусства не стремится передать ничего кроме самого себя»
[Витгенштейн, 1994, с. 199].

Возникают новые модели реальности, в которой умножается
наш опыт бытия, самоосуществления и обращения к своему «Я».
Существенно, что это альтернативная модель по отношению к су-
ществующей реальности, и только в этом качестве она востребо-
вана. Иначе нет приращения пространства новых неограниченных
возможностей. Прежняя бинарная диспозиция между искусством и
действительностью устраняется, будучи снятой в творческом про-
цессе. Бытие и функционирование произведения искусства осуще-
ствляется автономно, вне зависимости от внешней среды, не со-
прягаясь с ней и не подвергаясь ее воздействию.

Творческий процесс приращения художественной реально-
сти происходит единоактно и одновременно с преодолением нали-
чествующей реальности. Это двуединый процесс. В противном
случае недостижима художественно-эстетическая подлинность
произведения. К.С. Станиславский призывал актеров «смахнуть» с



Концепт «Я – Другой» в контексте искусства

53

себя перед выходом на сцену повседневные навыки, привычки по-
ведения… Иначе не перестроить и не приуготовить себя к совер-
шенно другому психофизическому существованию, режиму бытия
в других обстоятельствах, образах персонажей.

Искусство снимает зашоренность сознания стереотипными
представлениями, противостоит обезличиванию человека, пре-
вращению его в функционал. В мире произведения нам не сопут-
ствует «забота» (Сартр), мы не испытываем чувство «заброшенно-
сти» (Ясперс), не ощущаем непредсказуемых велений Судьбы или
Рока. Наше участливое отношение к вымышленным событиям и
персонажам движимо желанием испытать «энергию заблуждения»
(Л. Толстой) и «боязнью» совершить «волшебную ошибку»
(В. Серов). Велик бывает соблазн войти в такое состояние. Благост-
ное чувство проживания другой реальности нам ведомо из прошло-
го опыта общения с искусством. Объяснить такое влечение тягой к
особой форме познания или нравственному возвышению было бы
слишком прозаично. Не очень коррелирует это с интересом, скажем,
к «Сирени» П. Кончаловского, «Яблокам» П. Сезанна, «Башмакам»
В. Ван Гога, химерам Нотр-Дама, мазуркам Ф. Шопена…

Причастность к искусству одаривает инобытием в про-
странстве неограниченной свободы, где каждый получает свое
исполнение, как пишет М. Мамардашвили: «Бытие никогда не
умещается в существующее», и еще: «Человек не весь в челове-
ке» [Мамардашвили, 1992, с. 154]. В продолжение и развитие этого
можно сказать: Я не весь в Я. Человек никогда не совпадает с самим
собой. И вопрошает он не только мир, но и себя самого. «Своею
завершенностью и завершенностью события жить нельзя, нельзя
поступать; чтобы жить, надо быть незавершенным, открытым для
себя…» [Бахтин, 1979, с. 14]. Тем не менее, «Я» в вечном поиске
себя подлинного, и хотя часто обращено вовне, знает объект и в се-
бе. Такая интенция суть экзистирование и есть уход в себя.

«Нехватка» как предикат наличного бытия, чувство «неза-
вершенности» себя (М. Бахтин) и неизреченности «Я» преодоле-
ваются в искусстве свободным, ничем не стесненным проживани-
ем. Размыкается внутреннее пространство человека и его утаенные
переживания в искусстве, подчас настолько интимные, что ему
открывается сокрытое в себе, совершается покаяние и искупление.
Это возможно по причине стороннего участия к происходящему в



Оганов А.А.

54

произведении и бессознательного отождествления себя с персона-
жами, их судьбами. Мы – это тени, которые отбрасывают персо-
нажи. Вслед за Г. Флобером не один читатель мог бы испытать чув-
ство узнавания в Эмме Бовари себя. «Если мы не узнали себя в том,
что мы читали, то оно для нас пусто» [Мамардашвили, 1992, с. 155].

Всякое узнавание себя возможно только через другого, будь
то человек, текст, животное и даже предмет. Обучение актерскому
мастерству по традиционной методике начитается с этюдов под-
ражания, вживания в зверей, насекомых, птиц. К.С. Станиславский
в своей практике просил студентов изобразить чайник, самовар,
дерево с ветками и листвой… Такая персонификация способствует
вхождению во все «уголки» и «окрестности» своего «Я». Есть та-
кая индийская поговорка: «Муравей не друг мне, не враг, но если
надо, учителем будет». «Другой», включая художественный текст, –
внеположная инстанция, которая конституирует мое «Я» посред-
ством новых возможностей самоидентифицировать себя.

В искусстве гомогенное «Я» развенчивается «Я» гетероген-
ным. Невольное и бессознательное соотнесение и отождествление
себя с образной системой произведения порождает множество
ипостасей «Я». При этом существенно заметить, что нет никакого
целеполагания, заданности, преднамеренной установки. Единствен-
ное условие – необходимость «Другого». С ним в искусстве в пол-
ном умолчании ведется немой, от того и сокровенный диалог.
«При одном, едином и единственном участнике, – пишет
М. Бахтин, – не может быть эстетического события; абсолютное
сознание, которое не имеет ничего трансгредиентного себе, ничего
вненаходящегося и ограничивающего извне, не может быть эсте-
тизировано» [Бахтин, 1979, с. 22]. Таким трансгредиентным участ-
ником диалога и является «Другой».

Здесь надо признать, что встречается и противоположная
точка зрения в отношении необходимости «Другого» как обяза-
тельного условия бытийности «Я». Так, свои сомнения на этот
счет высказывает Д.В. Белобородов: «Однако вся предшествую-
щая западноевропейская философская традиция (пожалуй, лишь за
исключением Ж-П. Сартра) крайне абсолютизировала Другого в
становлении Я. Слишком уж сильной видится его необходимость.
Я не хочет видеть перед собой мир без Другого» [Белобородов,
2007, с. 19]. Так и есть: в мире без «Другого» «Я» ничего для себя



Концепт «Я – Другой» в контексте искусства

55

не значит. Вообще-то мир без «Другого» в пределе своем – это
безлюдный мир, и не постигнет ли тогда человека судьба Маугли?
Автор статьи считает, что «тотальность Другого» может привести
к утрате специфики «Я». Выходит, замкнутое бытие «Я» наиболее
благоприятствует проявлению полноты индивидуального. Здесь
уместно замечание Ф. Ницше: «Со всем своим знанием других
людей не выходишь из самого себя, а все больше входишь в себя»
[Ницше, 1990, с. 766]. Очевидно, входишь чем-то обогащенным, а
не ассимилированным.

Сартровское «Ад – это Другие» является выражением экзи-
стенциальной этики. Все, что теснит индивидуальную свободу,
враждебно человеку, которому природой задано «метить» свое
ментальное пространство. Не будем забывать, что в философской
традиции понятие «Другой» чрезвычайно емкое и человеку в нем
вовсе не всегда отводится первостепенная роль. Кстати следует
заметить, что сам Сартр ни в своих учениях, ни тем более в жиз-
ненной практике не отвергал «Другого». То же можно сказать о
его единоверцах вплоть до М. Хайдеггера, развивавшего феноме-
нологическую версию экзистенциализма. В целом, надо полагать,
понимание концепта «Я – Другой» обусловлено исходной миро-
воззренческой доминантой, присущей той или иной системе. От-
сюда и крайне противоположные истолкования этого концепта.

У М. Бахтина и М. Бубера в приоритете социальный фактор,
который и положен в основу интерпретации взаимоотношений «Я и
Другой». «Другой – это мое все» (М. Бахтин), «Через “ты” человек
становится “Я”» (М. Бубер). Можно подытожить и так: «Другие»
продолжают себя во мне. Вступая в диалог, его участники свобод-
но коммуницируют. В отношении между собой каждый из них
«Другой». В таком режиме взаимодействия они совершенно рав-
новелики. «Я» находится в свободном выборе «Другого», а также
в свободном отборе продуцируемых в диалоге смыслов. А это зна-
чит, что в «участном» мышлении (М. Бахтин) диалога можно
только обрестись.

Нечто подобное происходит в диалоге с художественным тек-
стом. В процессе отождествления «Я», расщепляясь на различные
образы, становится трансперсоной и тем самым восполняет себя.
Вместе с тем восполняется и текст произведения, обретая новые
смысловые и ассоциативные значения. Дело в том, что «Я» одно-



Оганов А.А.

56

временно с отождествлением «вчувствует» (Т. Липпс), «вчитывает»
(О. Мандельштам) себя в текст. В результате смысловая емкость
произведения, как правило, может значительно превышать задан-
ную в процессе творчества автором. Как замечает Х.-Г. Гадамер,
«не только от случая к случаю, но всегда смысл текста превышает
авторское понимание» [Гадамер, 1988, с. 531].

Обращение к искусству – это коммуницирование с другим,
непредсказуемый диалог, процесс узнавания себя. Диалог этот
длится, не имея завершения. Тождество «Я» недостижимо. Человек,
узнавший себя, перестанет удивляться, будет обречен на обезличен-
ное существование.

Список литературы

Бахтин М. Эстетика словесного творчества. – Москва : Искусство. – 1979. – 424 с.
Белобородов Д. Онтология современной культуры: философско-методологические
аспекты : автореф. дис. … д-ра филос. наук. – Москва, 2007. – 44 с.

Витгенштейн Л. Философские работы / пер. М.С. Козловой и Ю.А. Асеева. –
Москва : Гнозис, 1994. – Ч. 1. – 612 с.

Вопросы философии. – 2021. – № 11. – 221 с.
Гадамер Х.-Г. Истина и метод. – Москва : Прогресс, 1988. – 704 с.
Мамардашвили М. Как я понимаю философию. – Москва : Прогресс, 1992. – 368 с.
Ницше Ф. Сочинения : в 2 т. – Москва : Мысль, 1990. – Т. 1 : Литературные па-
мятники. – 1664 с.

Хайдеггер М. Разговор на проселочной дороге. – Москва : Высшая школа, 1991. –
192 с.

Jung C.G. Die Bedeutung der Psychologie fur die Gegenwart // Taschenbuchausgabe in
elf Banden. Wirklichkeit der Seele. – Munchen, 1990. – S. 27–48.

References

Bakhtin, M.M. (1979). Estetika slovesnogo tvorchestva. Moscow: Iskusstvo.
Beloborodov, D.V. (2007). Ontologiya sovremennoy kulʼtury: filosofsko-

metodologicheskiye aspekty. (Unpublished doctoral thesis). Moscow.
Vitgenshteyn, L. (1994). Filosofskiye raboty. Chastʼ 1. Moscow: Gnozis.
Voprosy filosofii (2021). Vol. 11.
Gadamer, Kh.-G. (1988). Istina i metod. Moscow: Progress.
Mamardashvili, M. (1992). Kak ya ponimayu filosofiyu. Moscow: Progress.
Nitsshe, F. (1990). Sochineniya v 2 t. T. 1. Literaturnyye pamyatniki. Moscow: Mysl.
Khaydegger, M. (1991). Razgovor na proselochnoy doroge. Moscow: Vysshaya shkola.
Jung, C.G. (1990). Die Bedeutung der Psyhologie fur die Gegenwart. In:

Taschenbuchausgabe in elf Banden. Wirklichkeinder Seele. Munchen.




